



Estamos ayudando a 405 niños que viven en la miseria, en casas de techo de plástico, paredes de cartón y piso de tierra.

Carecen de los servicios más elementales y sufren para poder alimentar a la familia.

¿QUIERES AYUDARLES?

Por sólo 34,00 € al mes tú puedes hacer que su vida cambie.

iLLÁMANOS!

#### la obra máxima

#### Dirección

Fr. Jon Korta directorlomocd@gmail.com

#### Administración

Fr. José Pablo Madinabeitia

#### Ayudante de Administración

Fr. Eustaquio Larrañaga

#### Secretaría

José Ángel Laka

#### Consejo de redacción

Fr. Cipriano Sánchez Fr. Sabino Goicolea Fr. Ángel Santesteban

#### Diseño Gráfico

CPM

cpm@ocdaragon-valencia.com

#### **Imprime**

Gertu COP. Oñati Tel: 943.78.33.09 Depósito Legal: SS/ 31-1958

www.laobramaxima.es

#### **Fuentes**

www.fides.org www.zenit.org



**Portada** Visita Papal

#### La esperanza de Jesucristo

emos seguido con atención el último viaje apostólico realizado por Benedicto XVI a América Latina, donde se ha encontrado con los fieles de México y Cuba. Ya decíamos en la anterior carta saludo que este viaje apostólico lo habían titulado varios representantes eclesiásticos como el viaje de la esperanza. Y, ahora, después de haber asistido a un acontecimiento de comunión entre el Sucesor de Pedro y el pueblo latinoamericano, podemos afirmar que, efectivamente, los católicos de México y Cuba han quedado llenos de la esperanza cristiana.

Esta esperanza además de una connotación humana, tiene un rostro concreto, es una persona concreta: Jesucristo. Esto acontece cuando el hombre se abre al Misterio de Dios, encarna en su vida el Misterio, se llena de esperanza y de paz y su corazón no vive ya en la oscuridad del pecado sino en la Luz de la Vida, en la Luz de Cristo. Este ha sido el mensaje central de su último viaje apostólico y también el mensaje central de su Magisterio Pontificio y que conlleva una invitación a los creyentes para que acojan en sus vidas la Luz de Cristo, la Luz que tanto necesita el mundo de hoy y, en particular, el corazón del hombre

Además de invitar a los fieles a acoger la Luz de Cristo, la Luz de la Verdad, Benedicto XVI anima a «dar nuevo vigor a su fe y a contribuir con el coraje del perdón y de la comprensión, para la construcción de una sociedad abierta y renovada, donde exista siempre espacio para Dios, porque cuando Dios es apartado, el mundo se transforma en un lugar inhóspito para el hombre».

El hombre, nos recuerda continuamente el Santo Padre, ha nacido para la verdadera vida, la vida en Dios; de ahí que en su corazón haya deseos de santidad, de vivir sólo para Él, su Creador. El hombre y los pueblos tienen que acoger siempre la voluntad de Aquél que es la fuente de la felicidad y de la libertad. No se puede excluir a Dios de nuestra sociedad sustituyéndolo por otros «dioses» que encierran al hombre en una oscuridad que no le permite experimentar la grandeza de la vida.

El Papa ha dejado claro que «la iglesia no pide privilegios, sino poder proclamar y celebrar públicamente también su fe, llevando el mensaje de la esperanza y de paz del evangelio en cada ambiente de la sociedad».

A pesar de las dificultades o de las presiones que recibe, la iglesia de Cristo continuará predicando la Verdad de Dios con la esperanza de que todos los hombres puedan encontrar el camino de la salvación que es Cristo.



Organización no gubernamental para el Desarrollo

#### la obra máxima

#### REDACCIÓN Y ADMINISTRACIÓN

#### La Obra Máxima

Apartado 20 E-20080 San Sebastián Tel: 943.45.95.75 Fax:943.46.25.66

#### **Suscripción Anual**

Ordinaria: 15 €
Bienhechora: 25 €
Extranjero: \$ 25 dólares
Aérea: \$ 40 dólares

#### Forma de Pago

Por domiciliación bancaria Por tansferencia bancaria

#### Banco Popular Español

0075/0019/12070/08361/37

#### Kutxa

2101/0006/44/01232696/72

#### **A**DMINISTRACIÓN

administracion@laobramaxima.org

#### SUSCRIPCIONES

suscripciones@laobramaxima.org

#### **SUMARIO**



### laobramáxima

número 1045 · año 92 · Mayo 2012

- 01 Portada
- 02 Apadrinamiento Familiares
- 03 Carta de Saludo La esperanza de Jesucristo
- 04 Sumario
- 05 Proyecto Misional
  El rol de la familia en la
  sociedad
- **07 Magisterio**Ecclesia in Ásia
- 09 África.
- 09 Los «espíritus» se visten de corto
- 11 Drama político en Senegal
- **13 Entrevistamos a** ... P. Maximiliano Herráiz

- 19 Carta desde Centro África
- 24 El tren de los mil peligros
- 26 Id también vosotros
- **27 Figura Carmelitana**Antonio Do Carmo
  Cheuiche ocd
- 29 El mundo del Inmigrante Conocí a un hombre bueno
- 31 Hacia los Altares
- 32 Seamos Solidarios
- 33 Casos
- 34 Testimonio
- 36 Contraportada

#### hancolaborado

Fr. Ciro García, Alejandro Muñoz, Fr. Eliya Kawapata, Fr. Felix Mallya, Fr. Federico Trinchero, Fr. Maximiliano Herráiz, Fr. Ángel Santesteban, Fr. Pedro de Jesús María, Fr. Eusebio Gómez Navarro, Fr. Nicolás García, Fr. Sebastián García, Hna. Carmen Zamora, Sandra Inés y José Luis Regino.



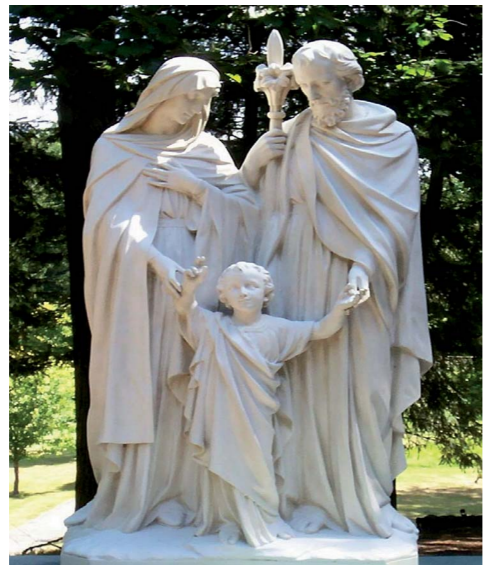
a intención misionera general de este mes reza así: «Para que sean promovidas en la sociedad las iniciativas que defienden v refuerzan el rol de la familia». En este mes en que se celebra en Milán, Italia, el VII Encuentro mundial de las familias (30 mayo - 3 junio 2012), la intención del Papa busca la promoción de iniciativas que fortalezcan a la familia. Para ello se nos invita a tomar conciencia de que la familia es el núcleo, la base y el fundamento de la sociedad, y para que la sociedad esté sana y próspera, se debe cuidar a la familia, fundada por un hombre y una mujer, que enseñen a los hijos cómo se es hombre o mujer, cómo se vive en

sociedad, inculcando buenos hábitos en la familia. De esta forma cada familia será un fermento de amor, una escuela donde se aprende a ser artífice de paz y de justicia.

Pero en la sociedad actual la familia encuentra muchas dificultades y es atacada de diversas maneras. Aquí sólo queremos destacar las nuevas condiciones de trabajo que afectan a la familia, a las que ésta debe saber adaptarse. (Aunque el principal problema familiar hoy es no tener trabajo). Para ello es preciso promover una reflexión y un compromiso encaminados a conciliar las exigencias y los tiempos del trabajo con los de la familia, para evitar que la organización del tra-

bajo, pensada y realizada en función de la competencia de mercado y del máximo beneficio, sea un elemento disgregador. Éste es uno de los objetivos de la intención misionera del Papa y también del VII Encuentro mundial de las familias.

Unido a este objetivo está la recuperación del sentido de la fiesta, que nuestra sociedad del trabajo identifica con el ocio, el cual es necesario para una vida familiar sana. Pero la concepción de la fiesta como ocasión de evasión y de consumo, contribuyen igualmente a disgregar la familia y la comunidad, y a difundir un estilo de vida individualista. De ahí la propuesta de recuperar el verdadero sentido de la



fiesta, especialmente del domingo, pascua semanal, día del Señor y día del hombre, día de la familia, de la comunidad y de la solidaridad.

En este sentido, el Pontificio consejo para la familia y la arquidiócesis de Milán han elaborado un programa de diversas catequesis que desarrollan el tema escogido por el Santo Padre: La familia, el trabajo y la fiesta. Pueden verse en la página web www.family2012.com. Cabe destacar en estas catequesis los temas siguientes: el trabajo recurso esencial de la familia, los retos del trabajo para la familia, el trabajo y la fiesta en familia, la fiesta tiempo para la familia y para la comunidad, la fiesta tiempo para el Señor.

Este Encuentro internacional de las familias es una invitación a orar y a profundizar en la intención misionera general de este mes; asimismo nos invita a tomar parte en esta iniciativa evangelizadora, inaugurada por Juan Pablo II en 1994, con ocasión del año internacional de la familia promovido por la ONU, y celebrada cada tres años: Rio de Janeiro (1997), Roma (2000), Manila (2003), Valencia (2006), México (2009), Milán (2012).

Por lo que se refiere a la intención particular – «para que María, Reina y Estrella de la evangelización, acompañe a todos los misioneros en el anuncio de su Hijo Jesús» – baste recordar en el contexto mariano de la celebración del mes de mayo el lugar que ocupa María en el plan salvífico de Dios, que Él ha querido llevar a cabo en la plenitud de los tiempos, a través del envío de su Hijo, «nacido de una mujer, nacido bajo la ley, para

rescatar a los que se hallaban bajo la ley, y para que recibiéramos la filiación adoptiva» (Gál 4,4-5).

María acompaña a todos los misioneros, como acompañó y cuidó a Jesús desde el momento de la Anunciación hasta la espera de la venida del Espíritu Santo en oración juntamente con los apóstoles. Pablo VI ha descrito esta presencia de María con estas palabras: «En la mañana de Pentecostés ella presidió con su oración el comienzo de la Evangelización bajo el influjo del Espíritu Santo. Sea ella la Estrella de la evangelización siempre renovada que la Iglesia, dócil al mandamiento del Señor, debe promover y realizar, sobre todo en estos tiempos difíciles y llenos de esperanza» (Evangelii nuntiandi, 82).



n este ocasión la lectura de la Exhortación Apostólica Ecclesia in Asia (E in As) nos invita a reflexionar en torno a la comunión de la Iglesia y su fruto que es la misión juntamente a la promoción del desarrollo de la persona humana.

La Iglesia, nos recuerda este documento, «es en el mundo el designio visible del amor de Dios por la humanidad, el sacramento de la salvación» (E in As 24). No es solo una organización social sino que «debe ser considerada como el lugar privilegiado del encuentro entre Dios y el hombre y es también el sacramento de la unidad del género humano» (lb.). De esta unión entre Dios y el hombre junto a la comunión que debe existir entre el género humano deriva que «comunión y misión están inseparablemente unida... la comunión es misionera y la misión es para la comunión» (lb.).

Esta comunión debe vivirse tanto dentro de la Iglesia como proyectarse fuera de ella, es por eso que las iglesias locales deben ser participativas, es decir, una Iglesia en la que cada uno viva su vocación propia y cumpla su función (E in As 25). A ello se une la solidaridad entre las Iglesias (E in As 26), sean estas latino católicas u orientales católicas (E in As 27).

Esta comunión se manifiesta en la preocupación mutua de la iglesias particulares ya sea en sus esperanzas o sufrimientos (E in As 28). El sínodo recuerda al respecto las iglesias perseguidas y especialmente los sufrimientos de la Iglesia de Jerusalén.

Esta comunión de la Iglesia tiene su manifestación en la misión, que debe efectuarse en nueva época y con nuevos métodos «porque la situación en que la Iglesia y el mundo se encuentran plantea particulares desafíos a la fe religiosa y a las verdades morales que derivan de ella» (E in As 29). De allí que se plantee la «nueva evangelización». Ésta debe ser una invitación a la conversión, a la gracia y a la sabiduría, y debe ser un anuncio hecho con claridad y de modo convincente.

La Iglesia, como sacramento de la unidad del género humano, debe expresar esta unidad también en el diálogo con todos los pueblos, en todos los tiempos y lugares. De allí que surja el diálogo ecuménico que es «un desafío y una llamada a la conversión para toda la Iglesia» (E in As 30). También es necesario continuar un diálogo interreligioso de vida y de corazón (Cf. E in As 31).



La comunión de la Iglesia lleva al anuncio misionero que se dirige a todos los hombres y mujeres sin distinción, para que estos logren su pleno desarrollo. De esta verdad surge el gran desafío moral que afrontan las naciones y la comunidad internacional con respecto al desarrollo que consiste en tener la valentía de una nueva solidaridad (Cf. E in As 32).

La Iglesia, mientras trata de promover este cambio, «no tiene soluciones técnicas que ofrecer», pero si tienen el anuncio de Cristo que ilumina las realidades concretas, y que alienta a la Iglesia a actuar en los distintos ámbitos indicando que «los seres humanos, y no la riqueza o la tecnología, son los agentes principales y los destinatarios del desarrollo» (E in As 33), que «nadie puede permanecer indiferente frente a los sufrimientos de innumerables niños y mujeres en Asia, víctimas de explotación y violencia intolerables» (E in As 34), que ante todo se debe realizar el «anuncio del evangelio de la vida» (E in As 35), que «el trabajo en el área de la salud forma parte vital de la misión de la Iglesia, orientada a ofrecer la gracia sanadora de Cristo a toda la persona» (Cf. E in As 36), que la «Iglesia está llamada a participar a fondo en los esfuerzos internacionales e interreligiosos para hacer que triunfen la paz, la justicia y la reconciliación» (E in As 38) y que «la Iglesia debe insistir en la necesidad de una «globalización sin dejar a nadie al margen» (E in As 39).

Este apartado concluye «invitando a los cristianos a trabajar y sacrificarse al servicio del desarrollo humano» y tomando palabras de San Juan Crisóstomo señala ¿Qué bien hay si la mesa eucarística cruje bajo el peso de los cálices de oro, mientras Cristo está muriendo de hambre? Comienza a saciar su hambre, y luego, con lo que te sobre, podrás adornar también el altar. Estos capítulos en definitiva invitan a escuchar una voz, que se orienta a la profunda armonía que el Creador quiere (Cf. E. in As 41).

Que el Señor ayude a la Iglesia de Asia y a todos los cristianos a trabajar por la comunión y su fruto misionero en el desarrollo de la persona humana.

#### ASIA/PAKISTAN -

### El imán de Lahore: «Cristianos y musulmanes juntos por el diálogo, el respeto entre creyentes y la paz»

«Musulmanes y cristianos trabajen juntos por el diálogo y la paz en Pakistán. Es importante crear conciencia entre todos los creyentes del Islam del respeto hacia las otras religiones. Nuestro Profeta Mahoma era un mensajero de la paz y nuestro propio saludo es shalom, un saludo de paz. Continuaremos difundiendo y trabajando por el diálogo, la armonía y la paz en nuestro país»: es lo que dice en una entrevista con la Agencia Fides, el imán de la mezquita de Lahore, Syed



Muhammad Abdul Khabir Azad, una de las personalidades musulmanas principales en Pakistán.

Azad desde hace 16 años, esta al frente de la Mezquita Badshahi de Lahore, la más importante del país, y era un amigo del ministro católico asesinado Shahbaz Bhatti.

P. Francis Nadeem, OFM Cap, franciscano comprometido con el diálogo interreligioso en Lahore, dice a Fides: «El diálogo islámico-cristiano en Pakistán tiene la forma de un diálogo de vida: desarrollamos relaciones fraternales, participamos los unos a las fiestas de los otros, estamos cercanos ante los acontecimientos dolorosos y en las experiencias de solidaridad, como lo fue en las ayudas a los damnificados por las inundaciones». Por otra parte, continúa el fraile, «se organizan seminarios y conferencias, tratando de centrarnos en los valores comunes, tales como el amor, la tolerancia, la paz y también en temas de espiritualidad y mística». En este trabajo, «los medios de comunicación juegan un papel muy importante y tienen un fuerte impacto en la opinión pública: ver a los líderes religiosos más importantes uno al lado del otro conlleva un mensaje de amistad que llega hasta la base de los creyentes».



s una afirmación, aceptada mayoritariamente en los círculos religiosos, que en África no adoramos a nuestros antepasados, simplemente los veneramos y confiamos en su intercesión por nosotros ante Dios

Las autoridades tribales del continente negro piden su intercesión cuando la sociedad se ve amenazada por desastres naturales, en tiempo de peste o enfermedad contagiosa, y en épocas de persistente sequía.

A principios de este año, en el sur de Malawi, corrió el rumor sobre el comentario de un niño de 9 años en conversación con otros niños: «Estoy cansado de mantener esta sequía con el amuleto que me dio mi abuelo».

Apenas llegó el rumor a las autoridades, el pueblo entero tuvo que bajar de espaldas al río y sumergirse en el agua con su ropa puesta. Toda la población de la localidad tocó las aguas... menos el niño de 9 años. Así deshicieron el hechizo del niño y volvieron las lluvias.

#### Campeonato continental de fútbol

Desde el 21 de enero hasta el 12 de febrero África entera ha vibrado con la competición «Copa de Naciones». Son enormes las expectativas que suscita esta celebración deportiva: el pueblo olvida sus miserias, supera sus rivalidades tribales, todos viven colgados de sus televisores y radios.

La competición fue organizada, conjuntamente, por Gabón y Burkina Faso. Al proclamarse Zambia «vencedora» de la copa, los comentarios han subido de tono: «Ha sido, se dice, una lucha entre los espíritus de los antepasados.

Costa de Marfil y Ghana, juntamente con los equipos árabes del norte, eran los claros favoritos para el título. En tiempos pasados los equipos del Norte, Egipto sobre todo, eran eternos favoritos. Las grandes figuras (Drogba, E´too, Essiem etc.) han hecho que estos últimos años la copa quedara en el Sur del Continente.



Antes y durante la primera parte de la competición nadie mencionó a Zambia entre los posibles vencedores. ¿Cómo consiguió su equipo nacional, sin figura alguna en sus filas, alzarse con el título continental?

Los antepasados consiguieron lo imposible. Los partidos decisivos se jugaron en Gabón, justo el lugar donde en 1993 la expedición de los 18 miembros del mejor equipo nacional de Zambia encontró su muerte en un accidente de aviación.

A principios de enero, unos días antes de la competición, oficiales y jugadores del actual equipo de Zambia se desplazaron al lugar del accidente: una playa cercana a Libreville. Mientras sus pies descalzos acariciaban el agua de la playa todos los jugadores, al igual que sus oficiales, invocaron la protección y poder de los espíritus de los muertos en el accidente.

La victoria de Zambia en el estadio de Libreville, el 12 de febrero, desató la locura de los aficionados de todo el Sur del continente africano, que celebraron como suyo, el triunfo del equipo de Zambia.

¿Cómo explicar que 11 jóvenes futbolistas, algunos no habían llegado a profesionales, derrotaran a equipos gigantes como Egipto, Costa de Marfil y Ghana?

#### **Explicación del enigma**

La pregunta, que flota en el aire, es muy simple: ¿Qué equipo ganó la Copa de las Naciones el 12 de febrero? ¿Fueron los ganadores los jóvenes que vimos corretear incansables sobre el césped, o fueron los espíritus de los jugadores que murieron en accidente hace 19 años?

La paraliturgia de la playa, en la que los jugadores invocaron la ayuda de los espíritus de los jugadores muertos en accidente, transformó el ánimo del equipo. Como si los espíritus de los jugadores muertos se hubieran vestido de corto.

La población de Zambia recordó (antes y durante el campeonato) a cada miembro del equipo muerto en accidente. También los aficionados, al igual que los jugadores del equipo actual, invocaron la protección y la ayuda de los espíritus de los jugadores muertos.

Las celebraciones populares, tras el triunfo, han recordado a los dos equipos. Han desatado la locura de toda la nación: La asociación de las prostitutas ofreció sus «servicios» gratis, fue oportunidad única para quienes no podían costear el lujo. Los jefes tradicionales regalaron «vacas» y «tierras» a cada jugador del equipo. A Chris Katongo, capitán del equipo ganador (hace el servicio militar), le subieron de graduación en el ejército.

No hay políticos ni multinacionales, que muevan tanto como el fútbol, el entusiasmo y la ilusión de la sociedad africana. Cierto que el fútbol africano no puede competir, de momento, con la Premier o con la Liga española, pero está dando pasos importantes y preparándose un futuro brillante.



I primero en la lista fue Zine
Ben Ali en Túnez, a los pocos
meses tocó el turno a Hosni
Mubarak; Gadafi fue acribillado a
balazos en septiembre del 2011.
Cinco meses antes (el lunes 11 de
abril) el presidente Gbago, en Costa
de Marfil, fue arrestado por las fuerzas de la oposición y por soldados
franceses y encarcelado...

Mientras ocurrían todos estos hitos históricos, tan próximos geográficamente. El presidente Abdulaye Wade de Senegal, cocinaba su propio drama. Incapaz de aprender de las experiencias ajenas, a sus 85 años de edad, buscaba perpetuarse en el poder, poniendo así a toda su nación al borde del abismo.

Había oído, con cierta frecuencia, que el poder corrompe. Creo que, además de corromper, el poder atonta, ciega, mata nuestros sentimientos humanos y nos hace estúpidos. En nuestras naciones el «drama» es el mismo, sólo cambian los títulos. Es como un «cliché» literario, que se repite constantemente entre los políticos africanos: Ben Alí en Túnez, Hosni en Egipto, Gadafi en Libia, Gbago en Costa de Marfil... y una penosa lista de espera: Abdulaye Wade en Senegal, Mugabe en Zimbabwe, Mseveni en Uganda, Muthárika en Malawi. Todos buscan una sola cosa: perpetuarse en el poder.

Cuando a primeros de febrero Wade (86 años de edad) fue oficialmente aceptado como «candidato» a la presidencia para un nuevo mandato de 7 años... miles de personas se lanzaron a la calle en Dákar y otras ciudades de Senegal. Hubo muertes, mucha violencia y destrucción material. La fecha de las elecciones se había fijado para el 26 de febrero.

Afortunadamente, y a pesar de sus predicciones, Wade solo consiguió 37% de los votos, mientras los cuatro candidatos de la oposición sumaron (entre todos) 57%. El último capítulo del drama se representará el 25 de marzo, entre Wade y su opositor Macky Sall. Si el candidato opositor consigue unir las fuerzas de la oposición, podría evitarse la catástrofe.

#### ¿Quién es Abdulaye Wade?

La república de Senegal, con 196.000 km2 de extensión, y una población de 13 millones, ha sido una de las naciones más estables y democráticas de África Occidental. Única, en esa región, que nunca ha sufrido un golpe de estado.

Abdulaye, elegido democráticamente en las urnas en el año 2000, inició su mandato con grandes



esfuerzos para limpiar el sistema político y erradicar la corrupción. Uno de sus primeros logros fue cambiar la «Constitución nacional» para limitar los mandatos presidenciales a un máximo de dos.

Sus 11 años de presidencia podrían calificarse de positivos. Al término del primer mandato, en 2007 fue reelegido con fáciles mayorías. Durante la última parte de su segundo mandato ha sufrido una obsesión por perpetuarse en el poder.

Conscientes del peligro sus colegas amigos han intercedido para que desista de sus planes: Obama, el Gobierno Sarkozi, Kofi Anan y otras muchas instituciones se acercaron inútilmente al octogenario presidente. Su petición de presentarse como candidato a un tercer mandato presidencial pasó a manos de los jueces. El 27 de enero, tras largas discusiones, la Corte Constitucional juzgó que Wade tenía derecho a presentar su candidatura para presidente.

Fue el pistoletazo de las protestas. Los jóvenes invadieron las calles cuestionando la decisión de los jueces, las fuerzas de seguridad contestaron con fuerza. Diferentes edificios de Dakar fueron quemados, y las protestas se extendieron peligrosamente.

El anciano presidente, en una aparición televisiva, calificó las protestas de «muestras de petulancia» y prometió una campaña abierta, sin restricción alguna. Los manifestantes prometieron, a su vez, convertir la plaza del Obelisco de Dakar, en versión senegalesa, en lo que fuera la Plaza Tahir del Cairo.

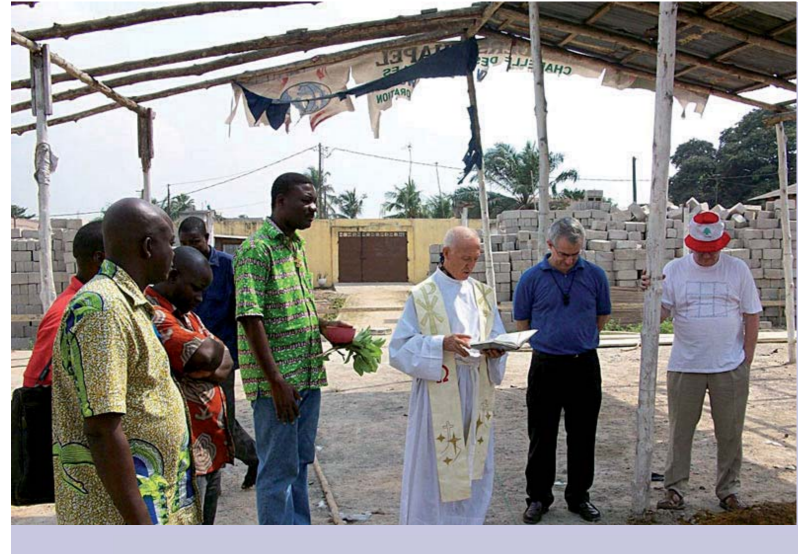
#### Tensos momentos de espera

Tras analizar los resultados del 26 de febrero, con todas sus circunstancias, el pueblo senegalés mira con esperanza y temor el próximo 25 de marzo. Esta segunda y decisiva vuelta a las urnas identificará la persona que presida Senegal en los próximos 7 años. ¿Se llamará Abdulaye o será Macky el elegido?

La esperanza brota de las promesas, que han hecho públicamente, todos los líderes de la oposición para unirse todos y votar a Macky. Otra razón para el optimismo es que «el Consejo Electoral» se ha mostrado «independiente» en el recuento de los votos y en sus decisiones para exigir una segunda vuelta a las urnas.

El temor nace de la enorme abstención a las urnas el 26 de febrero. Casi el 40% de los electores se quedaron en casa. ¿No preparará el anciano Wade su «último truco» para ganar la simpatía de ese 40% y acceder al tercer mandato presidencial con sus votos?

Epílogo: La noche del 25 de marzo miles de personas expresaron su alegría por las calles de Dakar con tambores, bailes y gritos de júbilo por la victoria en las urnas de Macky Sall. El veterano Wade cosechó solo el 34%, frente al 66% de su opositor.



#### **Entrevistamos a:**

# P. Maximiliano Herráiz, misionero en África

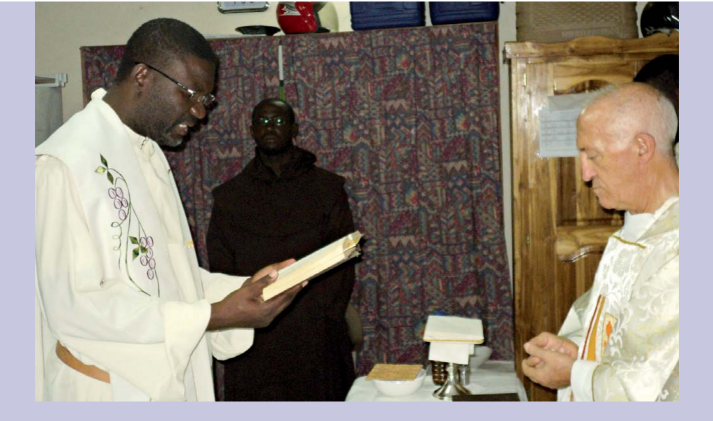
#### P. Maximiliano, ¿cuándo comenzaron sus inquietudes misioneras?

Si digo desde siempre, digo la verdad, aunque no fuera muy consciente de ello: pero desde el momento de mi contacto vivo con Teresa de Jesús, descubrí y amé la dimensión misionera de mi vida a todos los niveles: personal, cristiano y carmelita: hiciera lo que hiciera, los destinatarios siempre eran los otros. Todo en mí era para los demás.

Ahora se van a cumplir 20 años en que Vd. siendo provincial

#### abrió la misión de Burkina Faso. ¿Qué es lo que motivó a dar este paso?

Aquí cambiamos de tercio. Abrimos, con el consentimiento de la Asamblea Provincial, en la que mis hermanos me nombraron Superior Provincial, la misión de Burkina cuya res-



ponsabilidad cayó sobre mí. ¿Motivos de esta avanzadilla misionera africana? Siempre partiendo de la fidelidad a nuestra Fundadora, dos principales: la independencia jurídica de nuestras dos presencias en Iberoamérica, y la conciencia bien clara y la voluntad bien decidida de no cerrarnos en el territorio de nuestra Provincia religiosa de Aragón-Valencia. Dicho de otra manera, compartir nuestra pobreza provincial con otros más pobres que nos enriquecerían. En definitiva ser fiel a nuestra Fundadora misionera y la historia misionera de la misma Provincia.

#### ¿Aquella decisión de entonces qué frutos ha producido al día de hoy?

Los frutos realísimos, aunque no constatables empíricamente, solo Dios los conoces. Todos en nuestra familia religiosa, particularmente en nuestra Provincia, los constatamos con gozo, porque todos hemos colaborado en la implantación del

Carmelo Teresiano-Sanjuanista en el este africano.

Los frutos constatables, positivísimos, son que nuestra vocación está arraigándose con fuerza, y a buena velocidad. Hemos sabidos conjugar: la evangelización, la promoción vocacional, la edición de libros sobre nuestra espiritualidad, con la atención generosa a los más necesitados, como diré en cada una de las fundaciones.

#### Se expandieron después de Burkina a Costa de Marfil y últimamente a Togo. ¿Podría hablarnos de todas estas presencias en su realidad actual?

La realidad de cada una de estas comunidades está marcada por las etapas de formación de los jóvenes aspirantes y profesos temporales carmelitas descalzos: año de comunidad (de acercamiento a la vida religiosa y de convivencia) y noviciado (después de los estudios de filosofía) en Dédougou (Burkina);

postulantes, estudiantes de filosofía en Lomé (Togo), y estudiantes de teología en Abidjan (Costa de Marfil). La primera y última son además parroquias, con varias capillas por los pueblos de los alrededores. Y, además, en Dédougou tenemos un buen centro cultural y biblioteca para todos los que quieran frecuentarla (está muy frecuentado de hecho), un centro de salud en la Parroquia y un centro espiritual, de convivencias, en Oulani, un pueblito a unos 20 kms de nuestra casa.

En Abidjan: un centro de salud, un orfanato de niñas, un centro de acogida para mujeres con SIDA, una escuela primaria, con reconocimiento jurídico, que funciona a las mil maravillas, con un buen puñado de laicos al frente, y el ya empezado a construir Instituto para dar cabida a unos 1.000 jóvenes. Es obvio que sin la ayuda generosísima y múltiple de tantas personas e instituciones, nunca hubiera sido posible esta rápida y madura floración. El Carmelo no puede ignorar dónde está.

Nuestros jóvenes religiosos africanos, de las tres naciones en las que estamos ahora, tiene una viva conciencia de lo mucho que puede aportar nuestra espiritualidad a la iglesia africana.

Ni qué sociedad e iglesia católica deseamos para el inmediato y largo futuro.

En Togo, todavía no se han terminado las obras. Nuestro servicio pastoral directo no tiene una dimensión «física», programada. Estamos entrando en contacto con la realidad de Togo, bien capitaneados por dos de nuestros hermanos ya sacerdote: Festus y Víctor. Aunque no dejamos que el tiempo se nos eche encima, y ya estamos apuntando algunos de nuestros próximos servicios de pastoral y de atención a la situación social del pueblo que nos acoge y al que venimos a servir.

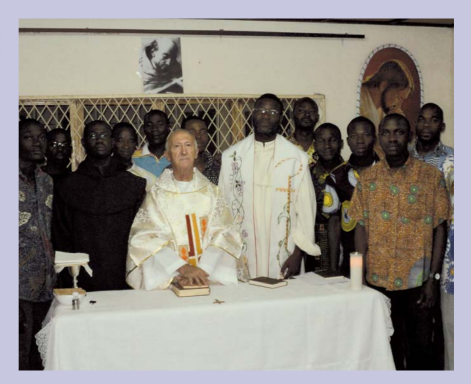
vamos publicando, etc Nuestros jóvenes religiosos africanos, de las tres naciones en las que estamos ahora, tienen una viva conciencia de lo mucho que puede aportar nuestra espiritualidad a la iglesia africana: la presentación del Dios de nuestros místicos, y, consiguientemente, de la persona, de nuestra oración-amistad, etc.

#### ¿Qué perseverancia han tenido las vocaciones que han ingresado en estas misiones?

Hemos trabajado en la pastoral vocacional sin prisas, sin caer en la tentación de abrir las puertas sin más a quien llama, sin buscar la «cantidad» sino la «calidad» o, al menos, teniendo un adecuado conocimiento de quien solicita aproximarse a nosotros con el ánimo de ser religioso, y a su entorno familiar. Los frutos se pueden constatar: ningún joven que ha hecho la profesión temporal ha pedido abandonar la vida religiosa, y a ninguno hemos tenido que invitar a dejarla. Creo que cuidamos con mimo la formación humana y espiritual de nuestros jóvenes. También la intelectual, concretamente de nuestro carisma. Dos de los ocho han pasado por el CITEs de Ávila, uno acaba de licenciarse en teolo-

Vds. En estos momentos tienen un buen grupo de frailes de estas nacionalidades. Apenas quedan religiosos españoles. Según Vd. ¿Cuál cree que ha sido lo que ha motivado este éxito vocacional?

En primer lugar, el pueblo africano, receptivo, abierto al Misterio que nos define y nos trasciende, en el que se va abriendo progresivamente el conocimiento de la vida religiosa, y con el conocimiento el aprecio y el gusto de vivir en comunidad, de crear familia. Sin duda ninguna, día a día se va conocimiento el atractivo de nuestro carisma, por el servicio pastoral de espiritualidad, que se nos va abriendo día a día, por los libros que



gía espiritual en Comillas; otro está a punto de hacerlo en Biblia en Tierra Santa ya, después de dos años en Roma; el tercero acaba de empezar Derecho Canónico en la Universidad de Salamanca.

## ¿Cuáles son los proyectos que tienen en estos momentos en fase de desarrollo?

Aparte de mantener vivos, por lo tanto, en crecimiento los que ya están funcionando muy bien (ahora padeciendo el «recorte» de quienes los padecen en sus propias carnes -los españoles, nuestros más abundantes y generosos colaboradores), nuestro gran proyecto en la creación del Instituto, corona del proyecto formativo que empezamos hace unos años con la escuela primaria, el mejor servicio que podemos y debemos prestar a la multitud de jóvenes que no tienen acceso a la enseñanza superior. Un proyecto tan necesario como audaz: necesario, por su trascendencia de cara a un futuro próximo de los jóvenes; audaz, por su coste económico. Euro a euro hay que irlo levantando -¡y se levantará!-, como se levantará la colaboración de los padres de los jóvenes, de los profesores con los que contamos y el apoyo y estímulo de las autoridades del Estado y de la Jerarquía eclesiástica.

A Vd. Por su experiencia como Provincial y como Definidor General le ha tocado recorrer América y ahora últimamente, en estos últimos años, África, ¿nos podría dar una visión general de la Orden tal como Vd. la ve en estos dos continentes? ¿Dónde ha crecido más la Orden?



La Orden está asentada ya en Iberoamérica. Habiendo despertado tarde, y sin preparación, en tierras americanas, por varias causas, que no podemos prudentemente afrontar en este momento. Pero ya con suficientes hermanos bien preparados para afrontar su historia en el paso de sus pueblos de un cristianismo muy religioso a un cristianismo muy evangélico. Les ayudará, y no poco, el conocimiento del carisma, las comunidades que les arropa y que les «exige» una presencia de comunión y de servicio. Sin que pierdan de vista la amenaza de una crisis acelerada por los «primeros mundos», que se les presentan como «paraísos», no sabe uno bien de qué, cuando de paraísos tienen muy poco.

A África le queda una asignatura muy pendiente: el paso a una segunda evangelización con muchos frentes abiertos, y con pocos recursos para «en-frentarlos», mirarlos de frente, y darles respuesta desde una teología y sociología, desde unos signos de los tiempos, que se les agolpan a

pasos vertiginosos. Una nueva evangelización que debe empezar por los centros de formación de sacerdotes, religiosos y laicos, hoy, en general muy pobres de «herramientas», menos de talentos, tal vez todavía sí de convicción para ponerlo en el centro de sus preocupaciones. ¡Y que no huyan al paraíso occidental quienes están llamados a compartir con su pueblo la dura travesía del desierto.

#### ¿Dónde cree Vd. que es más fácil inculturar nuestra espiritualidad en América Latina o en África?

Por supuesto en la primera: lleva años de adelanto, si no siglos. Aunque creo, y me gustaría equivocarme de punta a punta, que la anestesia merma muchas fuerzas o la crítica a la teología de la liberación segada, no se ve seguida de un compromiso serio y sostenido –«paciencia maciza» sanjuanista, que nadie puede segar sino la pereza o el desencanto personal, porque la teología o si se quiere mejor, la

espiritualidad de la liberación sigue y seguirá viva, porque está entrañada en el pueblo.

En África negra hay una teología que está escribiendo sus primeros capítulos de apertura al diálogo con las religiones tradicionales, con la cultura cocida y amasada bajo el «Árbol de la Palabra», que dará su fruto a poco que haya convicción y perseverancia. ¿El peligro? Posiblemente, la tentación de los «servidores» del Pueblo de Dios que se entregan al cambio sociológico, al nivel de vida y se distancian de sus orígenes. Y, también, la falta de un «cuerpo laical» suficientemente fuerte y exigente para comprometerse en un cambio que lo está pidiendo a gritos el pueblo sencillo. Sin una base de formación seria, sostenida y en crecimiento constante, no se puede «hacer» llegar el futuro.

En las nuevas presencias misioneras que es donde están surgiendo las vocaciones para la Iglesia y para la Orden, ¿cómo se las va formando a nivel humano, teológico y carismático?

Empecemos por donde hay que empezar: primeramente con la colaboración económica de la familia religiosa. Colaboración generosa. Con el interés por la formación moral, intelectual, espiritual. Con buenas bibliotecas y despertando la gana de «comer» y «digerir» lo que se come de aprendizaje en todos los niveles. Sin tener prisas por darles la alternativa con un mínimo de barniz de-formativo. Con la voluntad de seguir invirtiendo en la formación. Y en machacar a tiempo y a contratiempo que la formación es para vivirla y para ponerla al servicio del pueblo. Que la «titulitis» no tome la



delantera a la entrega de lo recibido a los demás. Diciéndoles que una misa no justifica al sacerdote. Y menos si se busca el dinero.

¿En su Provincia de Aragón-Valencia la ONG SOLMUND es la que ha estado colaborando en algunos de sus proyectos. Además de lo aportado por ella, ¿de dónde han recibido otras colaboraciones?

Ha colaborado en todos los proyectos con una entrega generosa, tantas veces en el silencio y la oscuridad, porque transmite lo que recibe. Por ella ha pasado casi todo lo que hemos recibido que ha sido mucho para poner en pie y sostener todo lo que he dicho precedentemente. Manos Unidas ha sido verdaderamente Manos Unidas con nosotros, desde el primer momento, y ahí sigue. Han colaborado algunas instituciones nacionales, como Bancaja de Castellón, particularmente en la construcción y mantenimiento, hasta el 2011 del Orfanato. El Gobierno regional de la Comunidad Valenciana, en el comienzo, paralizado durante el tiempo de conflicto bélico en Costa de Marfil, y puesto en movimiento desde hace unos meses. Y tantos ayuntamientos, ONGs «menores» en nombre y cantidad, pero no en generosidad

#### ¿Cómo están preparando en el mundo africano, de lo que Vd. conoce, el centenario teresiano del 2015?

Con la pobreza generalizada que nos envuelve y la «lejanía» espiritual a lo que se celebra. En nuestra Delegación, aunque un teresianista como yo, no puede estar satisfecho, estamos sensibilizando a nuestros jóvenes religiosos, a los laicos más cercanos, con pequeñas publicaciones en la hoja parroquial dominical, y en el interior de la comunidad con la lectura-estudio y diálogo de los libros teresianos propuestos para cada año.

¿Cómo van conociendo las nuevas generaciones la espiritualidad carmelitana? ¿Tienen publicaciones sobre temas carmelitanos?



#### ASIA/TURQUIA -

#### Las Iglesias: que la nueva Constitución sea «como una madre que abraza a todos sus hijos»

Una Constitución que sea «como una madre que abraza a todos sus hijos»: este es el deseo de las comunidades cristianas en Turquía, invitadas a expresarse por la Comisión Parlamentaria encargada de redactar la nueva Constitución de Turquía. Según comunican fuentes de Fides, la voluntad de la contribución de las minorías religiosas ya es «una prueba de cómo la nueva constitución apoyará la libertad. Como ciudadanos cristianos, pedimos los mismos derechos que los ciudadanos turcos musulmanes», ha dicho el Exarca Patriarcal Yusuf Sag, líder de la Iglesia siro-católica en el país, tras la reunión.

Según la información de la Agencia Fides, Mons. Yusuf Sag ha remarcado: «Esperamos que la nueva Constitución hará hincapié sobre la libertad. Queremos una Constitución que acepte y abrace a todos como una madre con sus hijos. No tenemos expectativas distintas de las de los turcos musulmanes: como sirios cristianos que viven en esta tierra desde hace 4.500 años, esperamos tener los mismos derechos que los ciudadanos musulmanes turcos».

Según los representantes presentes ayer, el mayor problema es la ausencia del reconocimiento jurídico de la Iglesia Católica. Mons. Franceschini ha informado sobre «una reunión sincera y amistosa», explicando que se ha tenido «un debate abierto, donde todos han podido expresar sus opiniones». La cuestión crucial, ha explicado, «es recibir el reconocimiento jurídico oficial: algunas iglesias católicas deben llevar a cabo sus servicios creando antes asociaciones y organizaciones no gubernamentales. Nosotros los católicos no podemos ni siquiera arreglar nuestras iglesias o gestionar adecuadamente nuestras propiedades». Las iglesias históricas - ha comentado -, «son un patrimonio de toda la humanidad, no sólo de las personas pertenecientes a una comunidad».

Ya he hecho varias referencias a este campo. Es un pilar en nuestro programa de formación, de nuestro servicio a las iglesias locales, con las publicaciones realizadas y las que tenemos en la línea de salida, como el Camino de Perfección de nuestra santa Madre, con el ánimo de tener un día las Obras Completas, de ella y la de nuestro Padre Juan de la Cruz, como de otros grandes de nuestras Familia carmelitana. Aquí también necesitamos «amigos de África», con conocimiento del francés para ayudarnos en las traducciones, con dinero para editarlas y sacarlas al mercado. Nuestra experiencia nos colma de satisfacción y nos alienta a continuar en esta línea para contribuir a la nueva evangelización a la que me refería antes. Muchas gracias por habernos ofrecido esta ocasión de compartir con los lectores de La Obra Máxima. Por su medio nos llegó una buena ayuda para la construcción del Instituto, con la promesa de prolongarla. Ni quiero ni puedo acabar estas líneas sin un recuerdo especialísimo para los dos pioneros de nuestra presencia en Abidjan, los PP. Miguel Hernansáiz y Julio Almansa, padres de los proyectos sociales que están escribiendo una bellísima historia. A los pioneros de nuestra presencia en Burkina, particularísimamente Espirindio y Eloy, éste hoy sacerdote de la diócesis de Castellón, y el incombustible, formador y párroco, Francisco Javier Abril. Cada uno se merece un monumento.

#### En pocas palabras

- UN LIBRO: El evangelio de san Juan.
- UNA CANCIÓN: Flos carmeli en latín y a voces, cuyo autor no me recuerdo ahora.
- ◆ UN LUGAR: El Desierto de las Palmas.
- ◆ UN PERSONAJE: Juan de la Cruz.
- UN MOMENTO ESPECIAL DE TU VIDA: Cuando a mis 27 años descubrí que no podía seguir viviendo y sirviendo a los demás sin partir de los místicos.
- ◆ UN CITA BÍBLICA: Consagrados por y a la VERDAD.
- ◆ DEFINIRÍA A SANTA TERESA COMO: Una mujer verdadera y enamorada hasta los tuétanos de Jesús y de la transmisión de su mensaje.
- ◆ **SER MISIONERO HA SIDO PARA MÍ**: Proponer un cristianismo atrayente que sea entendible.
- ◆ ME GUSTARÍA QUE EL MUNDO FUESE... Una gran mesa de compartir sin excluir a nadie.



scribo estas líneas a los pocos días de la celebración del cuarenta aniversario de la fundación de la misión de los Frailes Carmelitas Descalzos de la Provincia de Génova en la República Centroafricana. Cuarenta años son un pequeño recorrido; pero es, ciertamente, un tiempo suficiente para dar gracias al Señor por su misericordia y su fidelidad; es, obviamente, para agradecer a todos aquellos que, durante estos años, desde cerca o desde lejos, nos han ayudado y acompañado con su oración, su amistad, su trabajo y su generosidad.

Efectivamente, llevar el Carmelo Descalzo a tierras africanas fue ya un sueño de nuestra santa madre Teresa de Jesús. En 1582, de hecho, poco antes de morir, cinco carmelitas zarparon desde Portugal hacia Angola, que aquél tiempo se encontraba bajo el dominio de Felipe II. Una tempestad, por desgracia, provocó el naufragio de la expedición y los cinco misioneros murieron en las aguas del océano.

Al año siguiente, una segunda expedición también resultó desafortunada. Esta vez fueron los piratas que atacaron la nave e impidieron a los carmelitas descalzos poder llegar al continente negro: uno murió y los otros regresaron a España. Pero no se desmotivaron y organizaron otra expedición. Así en 1584, tres carmelitas descalzos se establecieron en Angola. Por desgracia, solo algunos años después, la misión fue suspendida por distintas razones. Solo después de casi cuatro siglos, en 1958, algunos carmelitas de la Provincia de Flandes llegaron finalmente a la África negra y fundaron el primer convento en Kananga, en el Zaire (así se llamaba entonces).

Los Carmelitas Descalzos de la Provincia de Génova llegaron a Centroáfrica, en avión, sin naufragar y sin piratas, en diciembre de 1971. Eran los años florecientes del postconcilio por lo que favoreció que algunas de las provincias carmelitanas europeas se animasen a



implantar el Carmelo en distintos países africanos: los españoles en Malawi, y el Congo, los polacos en Burundi, la provincia de Venecia en Madagascar y nosotros, la provincia de Génova, en Centroafrica.

En seguida, gracias también a la intervención de algunos hermanos de Irlanda, de España, de los Estados Unidos, de la India y, más tarde, de Francia, fueron abiertos nuevas casas en Ruanda, Burkina Faso, Camerún, Tanzania, Costa de Marfil, Nigeria, Kenia, Congo-Brazzaville, Sudáfrica, Uganda, y hace pocos años, también en Togo y en Senegal.

Conviene recordar que en muchas ocasiones la presencia de frailes carmelitas descalzos ha sido precedida de la llegada de nuestras hermanas de clausura, en algunas ocasiones también antes del Concilio como es el caso de Kenia, Madagascar y Senegal.

El 16 de diciembre de 1971, los primeros cuatro intrépidos misioneros de la Provincia Genovesa, llegaron a Bozoum, ciudad situada a 400 km el norte de la capital de Centroáfrica. La parroquia fue fundada en el lejano 1928 por los misioneros Espiritanos franceses.

En este tiempo Centro África se llamaba Oubangui-Chari y era una colonia francesa. En seguida llegaron los capuchinos de Francia y, después, los de Génova. Estos últimos, después de cerca de un año de colaEstos misioneros comenzaron su labor misionera armados solos de celo y de la fuera del Evangelio».

boración con los carmelitas descalzos, dejaron la gestión de la parroquia (con todas las iglesias del pueblo esparcidas por la zona) a los nuevos misioneros. En seguida, la presencia del Carmelo en tierra centroafricana creció notablemente.

En 1973 se abrió una nueva parroquia en Baoró; después en 1986 se abrió el Seminario Menor en Yolé-Bouar; en 1994 se fundó San Elías, siempre en la ciudad de Bouar, sede la diócesis, el primer convento de la misión y la casa del estudiantado. La última fundación es el convento-noviciado del Carmelo de Bangui, la capital, en 2006.

Como podéis vislumbrar, nuestra misión no sólo ha crecido, también ha cambiado. Si al comienzo los misio-

neros se concentraron en la evangelización (la iglesia en Centro África tiene apenas un siglo de vida) y en la promoción humana (Centro África fue y sigue siendo uno de los países más pobres del mundo), en seguida se han centrado en la formación de los carmelitas descalzos autóctonos y aquello que técnicamente se llama implantatio Ordinis, es decir, la instalación de la Orden en un territorio determinado.

Actualmente somos 17 religiosos sacerdotes, de los cuales 6 son nativos. No son muchos... pero hay 11 jóvenes religiosos en formación que nos permiten mirar el futuro con esperanza. El 13 y el 14 de diciembre vivimos, aquí en Bouar, dos jornadas intensas de comunión fraterna junto al P. Provincial Marco Gazzoli y con algunos hermanos que vinieron desde Italia para la ocasión.

La mañana del 14 escuchamos con emoción el testimonio de los dos pioneros de nuestra misión: P. Nicoló Ellena (oriundo de Rossana, nacido en 1923, misionero en Japón durante 7 años) y el P. Carlo Cencio (oriundo de Cerretto Langhe, nacido en 1937).

Estos misioneros comenzaron su labor misionera armados solos de celo y de la fuerza del Evangelio; iniciaron nuestra misión con determinación, coraje y, como asegura el P. Nicoló, con heroica competencia. Para telefonear a Italia tenía que recorrer 400 Km. de carretera. Ahora, el que suscribe este artículo, misionero «postmoderno», si por un día falta la conexión de Internet comienza ya a inquietarse. También se narra que el P. Carlo, en Baoró en el año 1972, festejó la Navidad con un huevo cocido. Yo soy seguramente más afortunado porque familiares y amigos nunca han dejado que nos falte buenos dulces y «pandolce». Poco después, el domingo 18 de diciembre, nos trasladamos a Bozoum, el primer amor, donde comenzó todo. Y aquí, el acontecimiento más importante fue la ordenación sacerdotal de Fray Ciriaco. El obispo capuchino ordenante fue Mons. Armando Gianni que, la providencia quiso, en aquél lejano diciembre de 1971 fuese nada menos que el joven párroco que acogió a los primeros cuatro misioneros en Bozoum.





La celebración resultó muy solemne, festiva y emocionante. Los PP. Nicoló y Carlo bendijeron cada una de las interminables ofrendas que se presentaron durante el ofertorio: cacahuetes, arroz, calabazas, frijoles, plátanos y alguna cabra.

En estos cuarenta años se han realizado tantas obras. Algunas, de verdad, impensables al comienzo de la misión. También, hemos de reconocer, que algunas cosas no se han hecho tal y como hubiéramos querido. No faltan, por eso, preguntas, el deseo de hacerlo mejor e incluso probar nuevos caminos... el reto de ser lo que tenemos que ser como nos recordará Santa Teresa: buenos fundamentos para los que han de venir...

África no permite el descanso, por eso en algunas ocasiones, los africanos nos prueban la paciencia...



Ciertamente, estamos enamorados de sus defectos por eso cada día renovamos nuestro sí y nuestro amor por esta tierra y por esta Iglesia. Existe todavía un gran sueño en el corazón de los misioneros: la presencia de nuestras hermanas de clausura. Para caminar bien, el Carmelo necesita de dos piernas: las monjas y los frailes. En el momento, estamos un poco cojos. ¿Por qué no soñar con esta presencia de las hermanas cuando celebremos el 50 aniversario de la misión...?

En el resto de las cosas todo procede bastante bien... aunque desde mi regreso de Italia han cambiado algunas cosas. Los frailes se reúnen cada tres años para celebrar el Capítulo Provincial y con ello se renuevan todos los cargos. También en mi comunidad hemos vivido algunos cambios. El P. Marcelo ha sido nombrado Delegado Provincial, es decir, el responsable de todas las misiones carmelitanas en Centro África. El P. Fryderyk, polaco, ha regresado a Burundi después de varios años aquí. Ha sido nombrado Delegado Provincial de Burundi-Ruanda. Para cubrir su ausencia llegó el P. John, un carmelita descalzo de Chicago, un personaje, interesante: un mix entre Indiana Jones y Ronald Reagan. También se ha incorporado a nuestra comunidad el P. Vojtech, un sacerdote carmelita joven proveniente de la República Checa, la segunda «tierra de misión» de la intrépida Provincia genovesa.

El que suscribe ha quedado aquí, pero con dos nuevos oficios que propiamente no se imaginaba o no se esperaba de recibir: prior y maestro de los estudiantes y de los postulantes. Me identifico con las palabras de San Ambrosio cuando afirma que «me toca enseñar aquello que todavía debo aprender». En otras palabras, es como encontrarse al timón de un barco poco después de entender lo que es la mar. En este tiempo he descubierto que obedecer es más fácil que mandar y de recibir observaciones es menos fatigoso que hacerlas...

Aprovecho este artículo para agradecer a todos los que colaboráis con nuestras misiones carmelitanas. Confieso que vuestra amistad y generosidad me han impresionado de verdad. Los misioneros no somos héroes; solamente tenemos el privilegio de vivir con los pobres, no como los pobres. Gracias a vuestra generosidad hemos podido llevar adelante varios proyectos. ¡Gracias de corazón! Termino compartiéndoos una anécdota que viví recientemente. Cuando terminó la Misa se me acercó un niño de cuatro o cinco años que, durante la celebración, me había observado atentamente. Acercándose me dijo: «¿Pero tú, quieres hacerte pasar por Jesús? Después de haber superado el primer susto le respondí diplomáticamente: «Lo intento». Más tarde, reflexionando sobre la inesperada pregunta del niño me di cuenta que «¡hacerme otro Jesús» es el sueño de cada sacerdote!

Algunas, de verdad, impensables al comienzo de la misión. También, hemos de reconocer, que algunas cosas no se han hecho tal y como hubiéramos querido. No faltan, por eso, preguntas, el deseo de hacerlo mejor e incluso probar nuevos caminos... el reto de ser lo que tenemos que ser como nos recordará Santa Teresa: buenos fundamentos para los que han de venir...».





El tren es el principal medio de transporte utilizado por los inmigrantes de Centroamérica para cruzar México y alcanzar la frontera con Estados Unidos. Sin embargo, trepar hasta el techo o colgarse entre los vagones es una hazaña peligrosa.

«Era el 20 de diciembre de 2009, en la provincia de Chiapas. Mientras me tiraba del tren, mi pierna derecha se quedó atrapada bajo las ruedas. Pero tengo suerte, porque todavía estoy vivo».

Para Edwin, inmigrante de Honduras, aquel no era su primer viaje a través de México. La primera vez que cruzó el país, era el 2000. Consiguió pasar la frontera cuatro veces y cuatro veces fue deportado por los servicios de inmigración de Estados Unidos. Él ha vuelto hoy a la Casa del Inmigrante de Cáritas, en Saltillo (México). Tras 5 meses de viaje desde Honduras, ha llegado a su destino: «Ya no quiero ir a Estados Unidos. He venido aquí para intentar conseguir una prótesis. Con la ayuda de Dios, cuento con el apoyo de Cáritas y la gente extraordinaria que trabaja en esta casa, para poder obtenerla». Con su nueva pierna artificial, Edwin se entregará al servicio de inmigración para su repatriación. Entonces él podrá poner punto y final a su pasado de inmigrante, disfrutar de su familia y explotar su tierra en Honduras. «Yo soy campesino, yo he trabajado siempre la tierra y criado animales. E incluso cuando no sea fácil vivir de la agricultura y la ganadería en Honduras, ahora quiero luchar para poder hacerlo. Pero sobreviviré, junto con mi familia, y podré hacerlo en mi país».

El tren es el principal medio de transporte utilizado por los inmigrantes de Centroamérica para cruzar México y alcanzar la frontera con Estados Unidos. Sin embargo, trepar hasta el techo o colgarse entre los vagones es una hazaña peligrosa.

«Hoy en día, los inmigrantes que cruzan México deben hacer frente a las peores atrocidades», explica Monseñor Vera, Obispo de Saltillo. En el país, sólo viajan trenes de mercancías, muy vigilados por compañías de seguridad privadas. Los agentes de esas compañías han sido los primeros en chantajear a los inmigrantes, empujándoles fuera del tren, si no se sometían a su voluntad. Nosotros somos testigos de esa violencia. Tenemos que ocuparnos de los que pierden una pierna, un brazo o la vida, cuando los tiran a las vías. Tres inmigrantes han sido asesinados por esos agentes en Saltillo. El objetivo de esas acciones es sembrar el terror entre los inmigrantes».

Hoy en día, los trenes se han convertido también en escenarios de operaciones de grupos criminales, que abordan a los inmigrantes. Edwin ha sido testigo estos últimos años de la degradación de las condiciones de seguridad para los inmigrantes: «La primera vez

que crucé México y la frontera, no había problemas. Mientras hoy viajar en los trenes se ha convertido en una lucha constante contra la muerte. Claro, eso sin olvidar también el cansancio, el hambre y el frío. Es grande el riesgo de dormirse y caerse del tren. Pero las bandas de criminales que roban, violan y secuestran a quienes encuentran en los trenes, son peor que todo lo demás. Yo también fui víctima de robo y me dieron una paliza. Sin embargo, para las mujeres la situación es peor, es terrible. Ellas siempre se ven sometidas a las peores violencias. Por ese motivo, nunca dejé que mis hermanas emprendieran ese viaje. Yo fui testigo de violencias terribles y no quiero que ellas corran el riesgo de sufrir igual suerte».

Monseñor Vera habla de tragedia humanitaria. Tras pasar 12 años en la región, está convencido de que la violencia que sufren los inmigrantes no es una fatalidad, sino que se utiliza para reprimir la inmigración hacia Estados Unidos.

«La violencia y la crueldad han alcanzado niveles sin precedentes en el país. Las cifras son incluso peores: entre 18.000 y 20.000 inmigrantes han sido víctimas de secuestro al año, así como de torturas, violaciones y muerte. ¡Y todo ello sucede impunemente! Por ese motivo, decimos que solo puede tratarse de una estrategia coordinada entre las autoridades para impedir a los inmigrantes llegar a Estados Unidos. De otra manera no se podría explicar que las bandas criminales de Centroamérica puedan circular libremente

en el país y sin papeles. ¿Cómo se puede explicar que camiones cargados de decenas de rehenes puedan pasar los puestos de control militares, de la policía federal y de la inmigración, sin tener que detenerse? »

Edwin y Mons. Vera denuncian a la vez el endurecimiento de las políticas de inmigración adoptadas en Estados Unidos. «La persecución de los inmigrantes latinoamericanos, por parte de agentes de inmigración norteamericanos, es cada vez más dura, dice Edwin. Los controles son permanentes y las expulsiones se hacen sin miramientos. Cuando he sido capturado esta última vez, me han tratado como si fuera realmente un delincuente».

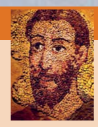
Para Monseñor Vera, es necesario tener en cuenta el problema en todo su contexto: « Los gobiernos deben reconocer su responsabilidad sobre los motivos que originan la emigración forzosa. Por ejemplo, Estados Unidos y sus políticas económicas son en parte responsables de la pobreza extrema que sufren algunos países de América central. La represión de los inmigrantes no es una solución. Al contrario, la prioridad de los gobiernos debería ser proteger a las personas que deciden emigrar y asegurar que sean respetado sus derechos humanos. Por último, hay que conseguir que los países trabajen juntos, con el fin de garantizar a todos los pueblos dignas condiciones de vida. De esa manera, y solamente así, nosotros no tendremos ver a tantos jóvenes, hombres y mujeres, que arriesgan sus vidas en esos trenes del terror».



#### LA CONVERSIÓN

Marchó Jesús a Galilea y proclamaba la Buena Nueva de Dios: El tiempo se ha cumplido y el Reino de Dios está cerca; convertíos y creed en la Buena Nueva (Mc 1, 14-15).

Frases Fuertes de San Pablo



#### Intachable

Si se trata de la rectitud que propone la ley, fui intachable (Flp 3, 6).

Pablo se refiere a la vida que llevaba antes de su conversión. Y dice, y lo dice con toda sinceridad, que su vida desde el punto de vista de la ley, era intachable.

Si le preguntamos a Pablo: Entonces, Pablo, si eras intachable antes de tu conversión, ¿qué clase de conversión fue la tuya? Seguro que Pablo contestaría algo como: Es que la auténtica conversión no es cuestión de obras, sino de convicciones. En mi religiosidad anterior, yo me relacionaba con unas normas de vida. Ahora me relaciono con la persona de Jesús, el Señor. Ya no vivo yo. Es Cristo quien vive en mí. Esta vida en la carne la vivo en la fe del Hijo de Dios que me amó y se entregó a sí mismo por mí. Y todo lo demás, todo lo que antes tanto significaba para mí y que yo consideraba tan santo, ahora no es para mí sino basura.

CS

Muchos de nosotros nos hemos habituado, desde niños, a rezar por la conversión de los pecadores. Como que nos habíamos acostumbrado a dividir la humanidad en tres grupos de personas.

El primer grupo estaría formado por los no cristianos: que si los paganos, que si los chinitos, que si los negritos, que si los de otras religiones. No eran cosas nuestra; los encomendábamos a los misioneros.

El segundo grupo estaría formado por cristianos poco formales: que si comunistas, que si anticlericales, que si gente que no pisaba la iglesia. Todos ellos pertenecían al gremio de los pecadores y necesitaban conversión. Y para conseguir eso nosotros, los buenos, ofrecíamos nuestros rezos.

El tercer grupo estaría formado por gente formal, asidua a la iglesia y fiel a la misa del domingo. Ahí estábamos todos nosotros. Lo de la conversión no nos atañía. Sí que aceptábamos que también en nosotros quedaba espacio para mejorar nuestra conducta. Pero eso no tenía que ver realmente con la conversión.

Pero ahora resulta que Jesús habla de conversión y lo entiende de forma muy distinta a como la entendíamos nosotros: Jesús habla de conversión y no piensa en la conducta o en las buenas obras, sino en las convicciones. Quiere que nosotros, los que pertenecemos al tercer grupo, tengamos claro que necesitamos de conversión tanto como los demás. Porque nos puede suceder lo que al hermano mayor del pródigo; que nos creemos muy buenos, pero que estamos más lejos que el pródigo de llegar a vernos gozosamente sumergidos en los brazos de Abbá.

Todo evangelizador, desde el misionero de lejanas tierras, hasta el cristiano de a pie que no se mueve de su terruño, está supuesto a seguir el modelo de Jesús. Que no se trata de transmitir a mi entorno una doctrina, o una cultura, o un código ético, sino una convicción; la convicción que libera y salva a quien la tiene; la de creer en la Buena Nueva; la de creer en el Amor. Lejos de palabras apocalípticas, lejos de ademanes severos, lejos de rostros taciturnos. Sí irradiando luz y serenidad; y viviendo en la gloriosa libertad de los hijos de Dios.



el nº. anterior de esta revista, en el artículo sobre los 100 años de la Restauración de la Orden del Carmelo Descalzo en Brasil, no se pudo añadir, por falta de espacio, a los dos obispos que en este tiempo ha dado la Orden, por eso en el espacio dedicado a la Figura Carmelitana recordamos este mes a este preclaro hijo de Santa Teresa. En recuadro aparte aparece el recién consagrado obispo Mons. Rubens Sevilha, nacido en 1959 y nombrado obispo auxiliar de Vitoria (Brasil) por el Papa Benedicto XVI, el 21 de diciembre de 2011.

Antonio de Padua Gorga Cheuiche nació en Caçapava (Porto Alegre) el 13 de junio de 1927, sus padres fueron Ar y Wilda, de ascendencia libanesa. Ingresó de joven en la Orden del Carmen Descalzo en Brasil, en el colegio preparatorio de la ciudad de Alegrete. Recibió el hábito carmelitano en el convento de Porto Alegre a últimos de octubre de 1943, y el nombre de Antonio del Carmen. Después del año de noviciado emitió sus primeros votos

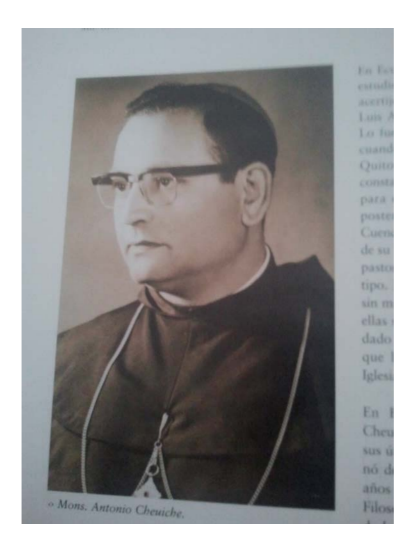
religiosos el 1 de noviembre de 1944. Una vez profeso prosiguió los estudios eclesiásticos en Brasil y en el año 1949 fue enviado a España para cursar sus últimos cursos de Teología. Recibió la ordenación sacerdotal en Burgos el 10 de marzo de 1951.

Ya sacerdote prosiguió sus estudios licenciándose en teología, y más tarde en periodismo en la Universidad Católica de Rio Grande do Sul y en Filosofía y Letras por la Universidad Complutense de Madrid. También siguió cursos en las universidades de Viena y Friburgo de Brisgovia. En el 1957 se le nombró prior de Burgos. Los años 1959 a 1963 fue profesor de Filosofía en el estudiantado carmelitano del Burgos de Osma. Hombre de gusto exquisito y de profunda formación literaria, filosófica y artística. A su regreso a Brasil, último de 1963, fue profesor de Filosofía del Arte en la Universidad Federal de Rio Grande do Sul y en la Universidad Católica de Porto Alegre. También impartió clases como Profesor Visitante en el

Instituto de Teología del CELAM (Colombia) y la Universidad Católica de San Juan (Argentina). Durante años fue miembro de la Comisión teológica del CELAM y asesor de ITEPAL (Instituto de Teología Pastoral de América Latina en Colombia.

Cuando trabajaba en las laborales pastorales y culturales, fue nombrado obispo auxiliar de la diócesis de Santa María (Brasil), el 2 de abril de 1969, y consagrado el 29 de junio del mismo año. En 1971 fue nombrado obispo auxiliar de Porto Alegre (Brasil). Nunca quiso ser obispo titular de ninguna diócesis. Tuvo el título de Obispo titular de Sutunurca. Presentó su renuncia por edad el 27 de junio de 2001 y se retiró a vivir en el convento carmelitano de La Gloria (Porto Alegre).

Estrechamente conectado con el mundo de la cultura, fue miembro de la Pontificia Comisión para los Bienes Culturales de la Iglesia, del Pontificio Consejo de Laicos, de la Pontificia Comisión Justicia y Paz y del Consejo Pontificio para el Diálogo con los no creyentes. Impartió



cursos de Pastoral de la Cultura y Urbanismo en Argentina, Chile, Colombia, Costa Rica, Guatemala, Universidad de Nueva Jersey, etc. Por esta razón, durante el episcopado de Don Claudio Colling fue llamado «el obispo de el aire», para viajar en cumplimiento de la misión que le habían encomendado.

Durante 25 años fue miembro de la Conferencia Episcopal Latinoamericana (CELAM), presidió el Departamento de Laicos, el Departamento de diálogo con los no creyentes y la fundación del Departamento de Cultura. Mons. Antonio fue autor de varios libros y ensayos sobre la cultura, el cristianismo, la inculturación y la pastoral urbana. Organizó la visita del Bto. Juan Pablo II a Porto Alegre en 1981, y en esta

Ciudad fundó el Movimiento en Defensa de la vida. Formó parte en la IV conferencia del Episcopado Latinoamericano en Santo Domingo (República dominicana) en 1994.

Probado y purificado por la enfermedad tuvo que ser internado el 9 de abril en el Hospital de la Madre de Dios de Porto Alegre; el dos de junio fue transferido a la Casa de Reposo junto al Hospital San José de Ivoti. Falleció en la madrugada del 14 de octubre del 2009, víspera de la fiesta de Santa Teresa de Jesús, de una insuficiencia orgánica múltiple.

Comenzó en Porto Alegre *Reuniones* de Líderes de Negocios, Médicos y Abogados para los profesionales Católicos. Intervino en el primer Congreso de la Asociación de Empresarios de habla portuguesa cristiano en Coimbra (Portugal), así como en la fundación de la Asociación Lima en Perú. Inició el primer *Grupo Parlamentario Católico* de Brasil en la Asamblea Legislativa de Porto Alegre.

Entre sus escritos tenemos: La Evangelización de la Cultura; El arte del dolor; Cristo y la Cultura; Pastoral de la Megalópolis; Cultura y Vida; La Evangelización de la cultura en Puebla. Perspectivas y límites; La Inculturación en la Historia de la Iglesia; Identidad de la cultura urbano-industrial y sus tendencias, etc. Escribió en español y portugués y sus artículos aparecieron sobre todo en las Revistas Javeriana y Medellín (Colombia): Las Cuestiones Sociales (México) y Scripta Theologica (Navarra-España). Su conferencia sobre Pablo VI y la cultura. Estudios en Jornada sobre el Papa Montini y América Latina en Buenos Aires, fue publicada en Brescia (Italia).

La Conferencia Episcopal de Brasil dijo a dar la noticia de su muerte: «Antonio do Carmo Cheuiche fue un regalo para la Iglesia en Brasil y América Latina. Su presencia abrió la Iglesia Católica de América Latina en temas importantes de nuestro tiempo».



## CONOCÍ A UN HOMBRE BUENO

#### Fr. Eusebio Gómez Navarro ocd

«Pasó haciendo el bien y curando a los oprimidos por el diablo, porque Dios estaba con él» (Hch 10,39).

Conocí, a mi llegada a Miami, a un hombre bueno, que como Jesús, pasó haciendo el bien sobre la tierra: era Mons. Agustín Román.

Agustín Román (nació Agustín Alejo Román Rodríguez-el 5 de mayo de 1928 en San Antonio de los Baños, La Habana, Cuba). Fue ordenado sacerdote el 05 de julio 1959 y el 25 de enero 1979, fue nombrado por el Papa Juan Pablo II como Obispo Auxiliar de la Arquidiócesis de Miami. Fue consagrado como obispo por Mons.. Edward Anthony McCarthy, el arzobispo de Miami.

Una mañana de enero de 1979, Mons. Román recibió una llamada del entonces arzobispo Edward McCarthy con una inesperada noticia: el papa Juan Pablo II lo había nombrado obispo auxiliar de la Arquidiócesis de Miami. Ese día también se convirtió en el primer obispo cubano de la Iglesia Católica

en Estados Unidos y uno de los 10 primeros hispanos.

Él no lo esperaba, no aspiraba a eso, no era su ideal. «Para mí fue una gran sorpresa porque nunca en la vida me esperaba eso», recordó Román en una entrevista con El Nuevo Herald. «¿Qué me importaba a mí ser obispo? Mi ideal era trabajar en Cuba en mi Diócesis de Matanzas».

Días antes de recibir la llamada de McCarthy, Mons. Román ofició una misa dominical en la que leyeron el



Capítulo 9 de la Primera Carta de San Pablo a los Corintios, que reza: «Ay de mí si no predico el Evangelio». Se le quedaron grabadas esas palabras. Cuando McCarthy le indicó que debía escoger el lema de su episcopado, no tuvo que pensarlo dos veces. «Sentí que Dios quería eso de mí», dijo Mons. Román al describir su obispado.

Él se dedicó con todo su ser a la evangelización y sabía el poder de los medios de comunicación. Así trabajó en Radio Paz, La Voz y los periódicos de Miami. Su vida la entregó a predicar y con su ejemplo llevó la palabra y la esperanza de Cristo a los más necesitados, a los enfermos, a todos los sedientos de luz y de consuelo.

En septiembre de 1967, el primer arzobispo de Miami, Coleman Carroll, lo nombró rector de la Ermita, un nuevo santuario que sería erigido en un terreno de la arquidiócesis aledaño al Hospital Mercy, en el cual los exiliados venerarían a la Virgen de la Caridad, patrona de Cuba. Hablar de la Ermita, es hablar de Mons. Román.

El 22 de marzo del 2012 escribía su último artículo en el Nuevo Herald. En él recordaba el paso de la Virgen de la Caridad por la Isla en los años 1951-1952, celebrando el cincuentenario de la República de Cuba, cuando él era seminarista. Nunca pudo olvidar lo que fue aquella demostración popular en toda la Isla.

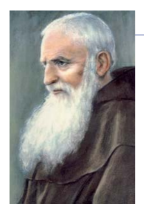
Y hablaba, también de la visita reciente del Papa a Cuba. «Debemos sentirnos agradecidos de la visita del Santo Padre Benedicto XVI quien, en su condición de Pastor Universal de la Iglesia Católica y sucesor del Apóstol Pedro, a quien Jesucristo encomendó la misión de confirmar en la fe a sus hermanos, y ser signo de unidad de la Iglesia en el mundo, a pesar de su edad y frágil salud viene a nosotros y se presenta no sólo como el Papa número 265 a partir del Apóstol San Pedro, quien fue el primero hasta nuestros días, sino como el mensajero de la Caridad».

Algunas personas, que lo han conocido de cerca, han dicho de él: «Se ha muerto quizás el cubano más grande de nuestros tiempos, un hombre que entregó su vida al ejercicio de su ministerio», expresó el abogado Rafael Peñalver, quien acompañó a Mons Román en algunas de sus hazañas más conocidas.

«La Arquidiócesis de Miami ha perdido a un gran evangelizador que incansablemente predicó el Evangelio a todos», declaró el arzobispo Thomas Wenski en un comunicado. «El pueblo cubano ha perdido un gran patriota. El obispo Román fue el Félix Varela de nuestros tiempos».

Para los exiliados, Mons. Román representó un faro, un líder, un guía, un padre. Para la arquidiócesis, fue un pastor, un evangelizador y un ejemplo. Fue considerado el líder espiritual del exilio cubano. El 17 de Septiembre de 196, Monseñor Román fue expulsado de Cuba, junto con otros 130 sacerdotes con lo que tenían puesto y sin documentos de identidad a bordo del barco español Covadonga. Resignado a no poder volver a su patria, Román dijo hace algún tiempo: «Sé que cuando esté en el cielo, podré ver a Cuba mucho mejor».

Mons. Agustín Román, Obispo Auxiliar Emérito de la Arquidiócesis de Miami, falleció el día 11 de abril del 2012 de un ataque de corazón. Tenía 83 años. Fue un hombre bueno, un santo. Yo lo conocí de cerca y soy un testigo más de su bondad y santidad. Gracias, Mons. Román por el don de su vida.

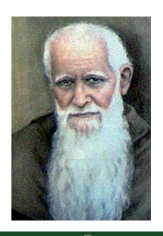


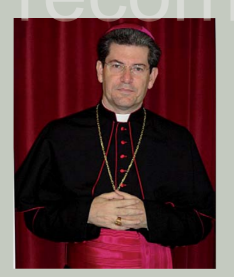
#### P. Juan Vicente de Jesús María - Avisos espirituales

ada puede el hombre sin Dios, con Dios lo puede todo. Que se esfuerce el hombre más poderoso y sabio del mundo en hacer un solo milagro, una obra de esas que dejan estupefacto al entendimiento, y, por más que se empeñe, nada consigue; y veréis a un pobre hombrecillo que pasa desapercibido y tal vez despreciado de los hombres por su insignificancia y nulidad, veréisle pronunciar una palabra sencilla y que la naturaleza le obedece como si fuese un Dios. ¿ «Pues qué?-dijo el Señor a santa Teresa-, ¿por ventura serán los grandes del mundo los grandes delante de mí?»

#### P. Aureliano del Santísimo Sacramento - Testimonio del P. Cirilo Bernardo Papali OCD

Yo lo conocí desde su llegada a la India, hace más de medio siglo. Residió, por algún tiempo, en Santa Teresa de Ernakulam. Nuestra casa estaba cerca y yo tenía entonces diez años. Más tarde lo conocí, muy íntimamente, en el Seminario. Siempre he creído que era un santo genuino, de tal modo que, cuando ahora empiezo a rezar por él, me siento, más bien, impelido a encomendarme a él. Confío en verle pronto, lo mismo que al buen P. Zacarías, en los altares.





#### RUBENS SEVILHA (1959- ).

Nacido en Taraby (San Pablo-Brasil) en 1959, estudió filosofía en el Colegio de Nuestra Señora Mediadora de los Jesuitas en Sao Paulo y teología en el Teresianum de Roma. Fue ordenado sacerdote el 19 de octubre de 1985.

Una vez regresado a Brasil, le encomendaron los siguientes servicios: Maestro de postulantes en Caratinga, maestro de novicios en San Roque, Provincial de la Provincia del sudeste (1996-1998). Asistente espiritual de la Asociación de Santa Teresa de las Carmelitas Descalzas, consejero provincial y párroco de la parroquia de Santa Teresita en Sao Paulo, rector de la Basílica de Santa Teresita en Río de Janeiro y, de nuevo, provincial de los Carmelitas Descalzos en el Sudeste de Brasil el año 2011.

Nombrado obispo auxiliar de Vitoria (Brasil) por el Papa Benedicto XVI, el 21 de diciembre de 2011. Ha recibido la consagración episcopal el 18 de marzo pasado, en la catedral de Vitoria (Brasil).



#### HAN **ENVIADO** SELLOS

N. de Amaya Gómez (Badajoz) - Teresa Galcerán (Corbera de Llobregat) - Carmelitas Misionaeras - Hna. Mª Soledad (Barcelona) - Muebles Ruiz Tegui S.A (Guipuzcoa- Pasai Antxo) - Adolfo Blanco Alcalde (A Coruña- Boiro) - Javier Errandonea (San Sebastián) - Carmelitas Misioneras - Hna. Blanca (San Sebastián) - Laboratorios de Biotecnología (Vitoria /Gasteiz)

#### ESTIPENDIO **DE** MISAS

| María Arriola (Guipuzcoa- Debe)        | 60€<br>15€<br>15€<br>50€<br>100€ |
|----------------------------------------|----------------------------------|
|                                        | 20€                              |
| Dolores Coca (Tarragona- Roda de Bara) |                                  |





#### BECAS PARA VOCACIONES NATIVAS

Jóvenes de los territorios de Misión necesitan ayuda para cursar sus estudios sacerdotales.

Beca Completa: 6.011,00 €

Beca Parcial: 2.104,00 €

Beca Anual: 601,00 €

Ellos serán los futuros misioneros de sus hermanos los continuadores de la obra de Jesús. iGracias de corazón!

San Sebastián (F.G.G.) 90€, San Sebastián (J.A.B) 100€, Santander (M.D.S.S)110€, Logroño (J.L.Z.S) 200€, Bilbao (M.F.O) 60€

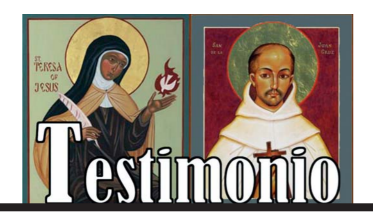
#### SUSCRIPTORESFALLECIDOS

María Arriola (Guipuzcoa-Deba) – María Teresa Sobrón Molinos (Santander) – Carmen Zuarez (Bilbao) – Edurne Vda. De Palacios (Bizkaia-Baracaldo) – Isabel Zuazua (Guipuzcoa- Aretxabaleta) – María Pérez Andréu (Huelva-Rosal de la Frontera) – Aurora La Peña (Zaragoza-La Muela) – Juana Lorenzo Iturriz (Guipuzcoa-Urnieta) – María Luisa Orruño (Logroño) – Ricardo Reinoso (Logroño) – Justino Zaloña (Guipuzcoa-Aretxabaleta) – Isabel Miron- Rico Mier (Cantabria-San Vicente de la Barquera).



## Casos para la solidaridad

| Caso | Motivación                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Solicitado<br>Recibido       |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| 361  | La Parroquia Santa Teresita de nuestra antigua Misión de<br>Tumaco necesitan construir unos locales para la catequesis de<br>niñas/os y para reuniones de jóvenes y adultos.                                                                                                                                                                                                                                                     | 8.000,00 €<br>3.938.35 €     |
| 362  | La Parroquia de los Carmelitas Descalzos en Haifa-<br>Israel tienen en funcionamiento un Colegio para niños<br>que carecen de recursos económicos. Nos piden ayuda<br>para poder continuar con esta obra de asistencia social<br>en el país de Jesús. ¡Ayudémosles!                                                                                                                                                              | <b>8.000,00</b> € 4.586.80 € |
| 363  | Las Carmelitas Descalzas del Monasterio del Espíritu Santo y santa Teresa de Jesús de Riobamba-Ecuador tienen la necesidad urgente de cambiar toda la instalación eléctrica del Monasterio pues, según los técnicos de la Energía es una «bomba de tiempo» y corren el peligro de un incendio. El costo total es de 23.000 €. Vamos a ayudarles con 15.000,00. Si alguien quiere completar el total, esperamos nos lo comunique. | 15.000,00 €<br>3.967.85 €    |
| 364  | La Parroquia de San Antonio de Padua de los Carmelitas Descalzos de Cochabamba están construyendo un Centro de Formación en Espiritualidad para la Ciudad de Santa Cruz, necesitan comprar una camioneta que sirva para transportar el material. Nos piden 12.000 €. Vamos a ayudarles.                                                                                                                                          | 12.000,00 €<br>3.026.46 €    |
| 365  | Nuestros misioneros de Malawi solicitan una ayuda económica<br>para reparar la primera residencia que tuvieron a su llegada a la<br>misión.                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5.000,00 €<br>650,00 €       |
| 366  | Las Madres de Kazajistán necesitan nuestra ayuda para<br>continuar adelante en la nueva fundación. Es el único<br>convento que el Carmelo Descalzo tiene en este país<br>de mayoría musulmana.                                                                                                                                                                                                                                   | <b>10.000,00</b> € 575,00€ € |



#### **Carmen Zamora**

Monasterio del Sagrado Corazón Alquerías del Niño Perdido Castellón

Pudiera decir junto a san Agustín: «Tarde te he amado, ¡oh hermosura tan antigua y tan nueva!; tarde te he amado, y te tenía dentro, y yo andaba fuera...»

Ha sido esta una trayectoria difícil y retorcida. Nací en un país en el que, en el año 1959, triunfó una revolución que llenaba la esperanza de muchos de los ciudadanos y que después, paso a paso, se fue convirtiendo en una de las peores tiranías que ha visto nuestro mundo en el siglo XX y lo que va del XXI. En ella no había lugar para Dios, sólo existía la consigna de un futuro mejor que nadie supo nunca cómo lograr. Pero durante muchos años, la gente creyó en el nuevo Dios, un hombre barbudo, de palabra fácil y convincente. Y yo fui una de los muchos que creyeron. Como mi conocimiento de Dios era muy limitado, sólo algunos momentos de mi niñez, el «Jefe» se convirtió en Él.

Cuando llegué a la adultez y comencé a conocer por mí misma la hipocresía que se escondía tras las palabras bonitas y los lemas patrióticos vociferados sin descanso, ya era tarde, ya no tenía con qué llenar el vacío enorme de no tener en qué creer. Pero el Señor siempre encuentra la manera y el momento de hacerse escuchar dentro de nosotros.

Muchos años pasaron, pude huir de la cárcel en la que se había convertido Cuba, arribé a un nuevo país, de diferente idioma, diferentes costumbres, donde era muy fácil perderse; pero Dios me tomó de la mano y me puso en medio de un grupo de muy buenas personas, que me ayudaron, me orientaron en este nuevo mundo que se abría ante mí y me enseñaron una puerta que nunca había abierto por mí misma, la de la fe.

Claro que el principio fue muy difícil. Yo fui educada en la ideología marxista, así que eso de creer en algo que no podía percibir a través de ninguno de mis sentidos, se me hizo muy cuesta arriba. Pero me atraía enormemente el ver cuán diferente era esta gente que iba todos los domingos a la iglesia, que se reunía a leer los evangelios semanalmente, la alegría con que acogían a todos. Y así, poco a poco, me fui dando cuenta de que lo que un día pensaba era la felicidad: las necesidades materiales resueltas, el éxito en el trabajo, la libertad de hacer lo que quisiera, cuando lo quisiera, la acumulación de conocimientos..., no lo eran, aún necesitaba algo más.

Y comencé a escuchar una voz llamándome, que en la medida que fue haciéndose más alta, le fue dando calor a mi corazón; fue tan grande el bienestar que empecé a sentir, que comencé a buscar más y más a nuestro señor Jesucristo. Lo busqué en todas las cosas bellas que nos rodean y que no vemos cuando tenemos un corazón frío y alejado de Él. Lo busqué en todas las caras que un día me fueron indiferentes. Empecé a encontrarlo en la lectura de los Evangelios, en la oración, en el estudio de las vidas de los santos... así encontré la profundidad de la comunión con

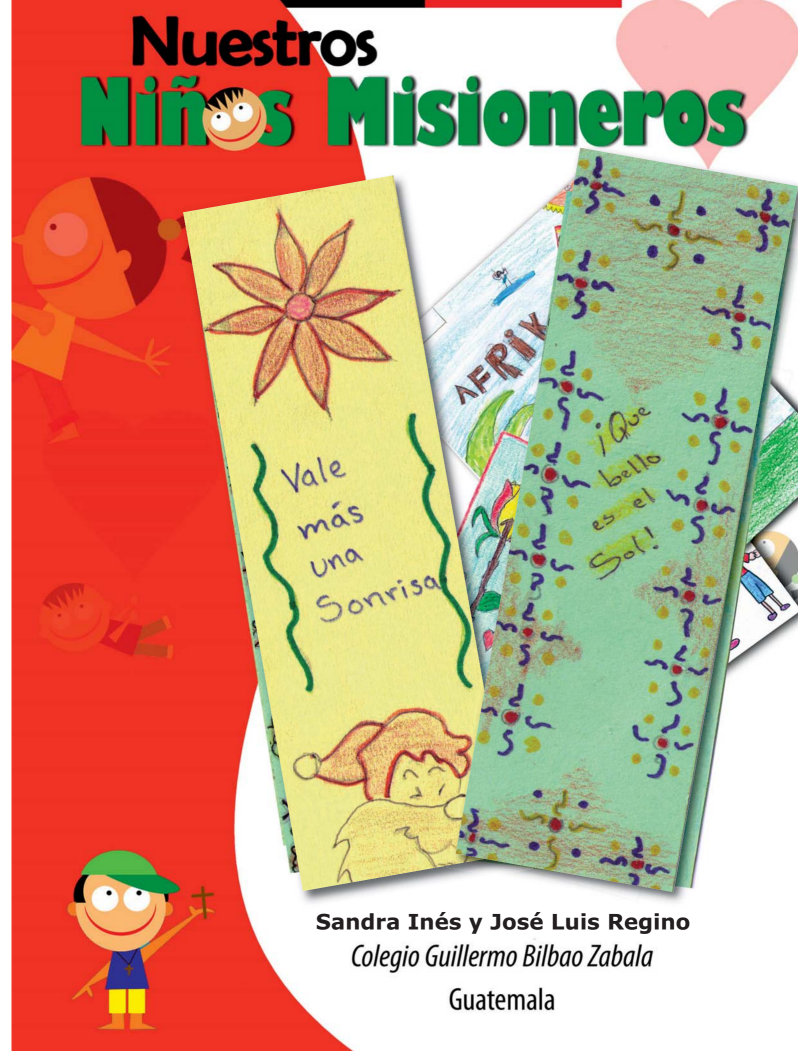


Dios de santa Teresa, el fuego intenso del amor de san Juan de la Cruz... y me decidí a imitarlos.

¡Cuánto ha cambiado mi vida desde que el Señor me hizo escucharlo! ¿Cómo había podido yo vivir tantos años sin Él? ¿Cómo pueden vivir tantas personas sin Él? No saben qué paz inunda nuestras almas, no saben de qué manera tan diferente se contempla todo alrededor, como si lo entendieras todo y, por eso, todo lo perdonaras; desconocen la alegría que provocan hasta las cosas más pequeñas porque se reciben como un regalo de Dios.

Y así, guiada por el Señor y obedeciendo a su llamada amorosa, llegué al Carmelo de Alquerías del Niño Perdido, donde vivo desde hace tres años como si lo hiciera desde siempre. Aquí puedo decir otra vez con san Agustín: «...Me tocaste, y me ha colmado tu paz.»

Si tienes interes por conocernos mejor, puedes escribir a directorlomocd@gmail.com



## ICONOGRAFÍA TERESIANA

#### CARPETA CON 25 GRABADOS DE LA VIDA DE SANTA TERESA SIGLO XVII

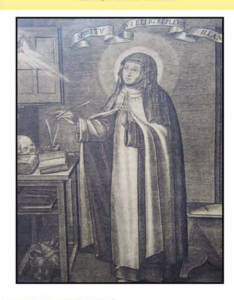
Antes de la beatificación de Santa Teresa (1614), dos discípulos muy cercanos a la Madre fundadora, Jerónimo Gracián y Ana de Jesús Lobera, planearon todo un programa de difusión de su vida y pensamiento. Y qué mejor que hacerlo con uno de los medios de propaganda —el grabado— más en boga de la contrarreforma católica, editando una serie de ellos en Amberes donde funcionaba una tradición artística y editorial muy depurada. Era el lugar de moda para la técnica del grabado.

Así salió en 1613 la primera vida gráfica de Santa Teresa bajo la dirección de Adrien Collaert y Cornelio Galle. Esta colección condicionó toda la iconografía teresiana posterior como punto ineludible de referencia para artistas, escultores, pintores... Pocas obras han influido tanto en el arte teresiano.

#### Edición facsímil

Acompañada de un estudio artístico y de técnica del grabado,debido a M. J. Pinilla, estudiosa y experta en el grabado teresiano.

> Madrid, Editorial de Espiritualidad 2012 25x29,5 cm − PVP: 30 €







DE INTERÉS
PARA LOS COLECCIONISTAS DE GRABADOS Y ESTAMPAS.
TAMBIÉN PARA LOS AMIGOS Y DEVOTOS DE SANTA TERESA.

